
Revue Iga (2024) 1:9-17 

   https://doi.org/10.5281/zenodo.12673985 

 

 

Les exigences de l’école poppérienne au service du développement durable 

Ruth Bérékia KOUASSIi 

 

Reçu : 30 décembre 2023 / Accepté : 19 avril 2024 / Publié en ligne : 7 juillet 2024 

Iga, ENS-Burundi, 2024 

 

Résumé :  

Toute société aspire au développement. Mais cette 

entreprise initialement porteuse d’espoir n’a pas 

toujours tenu ses promesses. L’éducation étant un 

pilier du développement, ce secteur pourrait aider à 

relever ce défi s’il est revalorisé. Partant d’une 

démarche historico-analytique et déductive, assortie 

d’une critique, notre contribution vise à répondre à 

cette problématique : quelle alternative à l’échec 

développemental ou à la crise de développement en 

Afrique en général et, en Côte-d’Ivoire, en 

particulier ? Cette réflexion passe en revue, dans sa 

première partie, les écoles ou théories qui ont 

inspiré des entreprises de développement et qui 

furent soldés par un échec. La seconde partie, tirant 

les leçons de ces théories, dégage les réquisits d’une 

école d’excellence conduisant à un développement 

durable, à partir de la pensée complexe de Karl 

Popper, surtout de sa théorie de la falsifiabilité.  

Mots-clés : Développement durable - Éducation – 

Falsifiabilité – Génération future – 

Réfutabilité. 

The requirements of the popperian school in the 

service of sustainable development 

Abstract:  

Every society aspires to development. But this 

initially hopeful enterprise has not always kept its 

promises. Education being a pillar of development, 

this sector could help meet this challenge, if it is 

revalued. Starting from a historical-analytical and 

deductive approach, accompanied by a critique, our 

contribution aims to respond to this problem: what 

alternative to developmental failure or to the 

development crisis in Africa in general and, in 

Côte-d' Ivory, in particular? This reflection reviews, 

in its first part, the schools or theories which 

inspired development enterprises and which ended 

in failure. The second part, drawing lessons from 

these theories, identifies the requirements for a 

school of excellence leading to sustainable 

development, based on the complex thinking of 

Karl Popper, especially his theory of falsifiability. 

Keywords: Sustainable development - Education - 

Falsifiability - Future generation - 

Refutability. 

Introduction 

En parcourant l’histoire de l’humanité, nous 

réalisons que depuis l’antiquité jusqu’à cette 

époque, toutes les sociétés humaines aspirent au 

développement. Dans cet élan de développement, 

plusieurs systèmes et stratégies se sont succédé. 

Parmi les modèles de développement, une 

importance préférentielle est, du fait de ses 

avantages et implications, accordée, depuis peu, au 

développement durable, en réponse aux défis 

économiques, environnementaux et sociaux actuels. 

Quoi donc de plus judicieux que de postuler pour la 

durabilité, compte tenu des préoccupations 

environnementales, de la rareté des ressources, de la 

pression économique, de la pression des sociétés 

civiles luttant pour le renforcement de la stabilité 

sociale et politique, de la responsabilité sociale, des 

normes internationales, de la compétitivité et des 

avantages à long termes de ce type de 

développement. Selon Hans Jonas, « l’éducation a 

un but matériel déterminé – l’autonomie de 

l’individu, qui inclut essentiellement la faculté 

d’être responsable – et une fois qu’il est atteint (ou 

qu’est atteinte sa présomption) elle atteint une fin 

déterminée dans le temps » (Jonas, 1990 :211). 

Cette idée de Hans Jonas trouve un écho favorable, 

au regard des louables retombées de l’éducation 

dans la vie des individus et plus tard, sur la société.  

L’éducation étant un pilier du développement ou 

encore un outil puissant pour sensibiliser, former et 

habiliter les individus à contribuer, en tant que des 

citoyens responsables et des acteurs du changement, 

au développement soutenable, ce domaine ne 

saurait être occulté, dans cette quête de 

développement. Ainsi, l’école qui est l’institution 

centrale dédiée à l’éducation, devra être la cible 

idéale, et cela à juste titre. Conscientes de cette 

réalité, les sociétés africaines s’y sont engagées. 

Malgré la révision des reformes au niveau 

éducationnel et dans les autres domaines, notre cher 

continent africain peine encore à atteindre un idéal 

développemental ; et l’Afrique, riche de son 

histoire, de sa diversité culturelle et de ses 

https://doi.org/10.5281/zenodo.12673985


Revue Iga (2024) 1 :9-17 Page 2 sur 9 

2 
 

ressources naturelles se retrouve encore à une phase 

critique de son développement. Elle continue, en 

dépit des progrès significatifs de certains de ses 

pays, à faire face à des défis structurels complexes 

et persistants qui entravent son avancée vers un 

avenir prospère. La question cruciale de l’échec 

développemental, se trouvant donc au cœur des 

enjeux en rapport avec notre continent, cette réalité 

complexe appelle à une réflexion profonde sur les 

questions suivantes : quelles sont les causes sous-

jacentes de cet échec ou de cette crise de 

développement en Afrique ? Quelles sont les voies 

et solutions alternatives qui nous permettront de 

redéfinir et de réorienter l’avenir du continent ? Dit 

autrement, quelles alternatives à cet échec 

développemental en Afrique ? Cette question nous 

amène également à nous demander : quelles sont les 

conditions d’un développement durable en 

Afrique ?  

Cette réflexion sur la crise de développement dans 

les pays africains de façon générale et en 

particulier, dans notre pays la Cote d’Ivoire, est 

pour nous l’occasion de déceler dans la riche 

pensée poppérienne, qui demeure d’actualité et peut 

constituer, de ce fait, un cadre éthique pour des 

réflexions scientifiques actuelles, les potentiels 

catalyseurs pour une éducation de qualité 

conduisant au développement authentique et 

durable. Avant d’y arriver, nous ressasserons les 

écoles ou les théories qui sont au fondement de nos 

projets éducationnels. 

1. La continuelle influence platonicienne dans le 

système éducatif moderne  

L’école, cadre de formation, d’enseignement et 

donc d’éducation n’est pas une entreprise nouvelle. 

Elle n’est pas une création récente issue de la 

modernité. Ses origines remontent à plusieurs 

civilisations anciennes. Que ce soit de son origine 

Mésopotamienne, Egyptienne, Grèce ou Romaine, 

cette institution avait un but commun ; lequel était 

l’éducation, la transmission du savoir. Il est 

important de souligner qu’anciennement, l’école 

n’était pas accessible à tous, mais progressivement, 

l’idée d’une institution éducative formelle et 

généralisée a évolué à travers les âges et les 

cultures, et l’école telle que nous la connaissons 

aujourd’hui en est la résultante. Comme nous 

pouvons le constater, l’école a, de sa forme antique 

jusqu’à nos jours, fait un bond aussi bien qualitatif 

que quantitatif. Mais quand bien même l’école s’est 

modernisée, nous devons reconnaitre que dans ses 

principes comme dans sa structure, elle est restée 

ancrée aux fondements hérités des anciens modèles 

éducatifs qui ont marqué ses origines. Quels sont 

donc ces modèles ou ces théories ? Cette section de 

notre travail est destinée à une analyse des théories, 

des écoles, des stratégies et des modèles antérieurs 

ou même encore en vigueur dans le domaine 

éducatif en Afrique, en général et surtout en Côte 

d’Ivoire. Ces théories qui ont jadis suscité et qui 

continuaient encore de susciter des espoirs mais 

qui, confrontées à la réalité, ont malheureusement 

abouti ou aboutiront encore à des échecs.  

L’éducation représente un défi majeur et est un 

pilier essentiel pour tout développement. Du fait de 

sa haute importance et de son indispensabilité au 

sein de toute société, ce thème a laissé très peu de 

penseurs indifférents. Karl Popper, penseur 

éclectique s’y est également intéressé. Parlant de la 

diversité et de la richesse intellectuelle de Popper, 

Christian Schmidt affirme dans l’avant-propos de 

La quête inachevée, que : 

La curiosité intellectuelle de Karl Popper et 

l’extrême variété des domaines qu’il a abordés sont 

d’autres raisons qui le rapprochent, toujours à son 

insu, d’une tradition philosophique classique. Si ses 

préférences personnelles l’on conduit à privilégier 

ses recherches sur la physique théorique, il s’est 

également penché sur la biologie et a consacré de 

nombreuses contributions aux sciences dites 

sociales, de telle sorte que l’on peut dire 

aujourd’hui qu’aucun champ du savoir scientifique 

contemporain ne lui est tout à fait étranger (Popper, 

1981 :10). 

Analysant l’école et les systèmes éducatifs, Popper 

désigne le « système éducatif platonicien » (Popper, 

1979 :104) comme le prototype du système éducatif 

moderne. Lucien Biagné, épistémologue Ivoirien le 

traduit si bien en ces termes : « le système éducatif 

moderne, selon Popper, est un legs du système 

éducatif platonicien » (Biagné, 2014 :40). Quoique 

chaque pays ait un système éducatif qui lui soit 

propre, c’est-à-dire modelé en fonction des objectifs 

et des capacités de sa société, Popper pense que nos 

systèmes éducatifs contemporains ont hérité de 

certains aspects ou principes de la théorie 

platonicienne de l’éducation. Selon lui, des 

éléments du modèle platonicien, issu des idées de 

Platon sur l’éducation dans la Grèce antique, ont 

persisté ou ont été transmis dans nos systèmes 

d’éducation actuels, malgré les évolutions et les 

changements. En d’autres termes, Popper reste 

convaincu que plusieurs traits fondamentaux du 

modèle de Platon ont influencé indirectement les 

fondements des systèmes éducatifs modernes. En 

témoignent les idées platoniciennes telles que 

l’importance de la recherche de la vérité, la 

hiérarchie dans la transmission du savoir ou même 

l’approche autoritaire de l’enseignant, encore 

perceptibles dans nos systèmes éducatifs. Il est 

important de souligner que dans le contexte de la 

modernité, ces idées ont été parfois interprétées 

différemment ou même modifiées mais elles 

exercent encore leur influence sur les idées 

éducatives actuelles. Cette omniprésence de ces 

idées éducatives platoniciennes est l’expression de 

la continuité et de l’ascendance persistante de la 

théorie platonicienne de l’éducation sur le système 



Revue Iga (2024) 1 :9-17 Page 3 sur 9 

3 
 

éducatif moderne. La théorie platonicienne de 

l’éducation est essentiellement exposée dans les 

ouvrages de Platon intitulés les Lois et la 

République. Il y expose un programme d’étude 

complet, réservé aux futurs « gardiens de la Cité » 

(Platon, 1975 : 424a). L’éducation chez Platon se 

fait en plusieurs étapes, à l’instar de nos 

programmes d’éducation.  

Avant d’aller plus loin, nous voulons signifier que 

selon le (Ministère de l’éducation nationale et de la 

formation de base, 1999 : 6) : « le système éducatif 

de la Côte d’Ivoire est fondé sur le modèle hérité de 

l’époque coloniale ». D’ailleurs, nos pays africains 

ont, en raison d’influences historiques, hérité du 

système éducatif de leurs colonisateurs. Chaque 

système a été façonné en fonction des valeurs 

culturelles, des priorités sociales, de la politique 

gouvernementale et des ressources disponibles dans 

les pays. La similarité entre nos systèmes éducatifs 

se justifie par les influences historiques, les 

relations culturelles ou même les relations et 

objectifs politiques. Ainsi, notre programme 

éducatif distingue : 

L’enseignement préscolaire ; l’enseignement 

primaire ; l’enseignement secondaire général, dont 

le premier cycle constitue, avec le primaire, 

l’éducation de base ; l’enseignement technique et la 

formation professionnelle ; l’enseignement 

supérieur et l’alphabétisation et l’éducation des 

adultes. (Ministère de l’éducation nationale et de la 

formation de base, 1999 : 6).  

Malgré les reformes, ce programme est resté le 

même et la hiérarchisation du savoir est toujours 

appliquée.  

De toutes les théories éducatives, pense Popper 

que :  

la théorie platonicienne de l’éducation reposait 

essentiellement sur le principe d’autorité et mettait 

en avant une méthode d’enseignement dialogique, 

une hiérarchie du savoir, une éducation physique et 

musicale. (…) Ce principe d’autorité niait toute 

liberté humaine et même animale ». (Popper, 

1979 :179) 

Ce Principe était sous-tendu par l’idée 

platonicienne selon laquelle : « il faut extirper, de la 

vie entière de tout homme et de toute bête soumise 

à l’homme, l’indépendance » (Platon, 2006 : 942c). 

Cette recommandation de Platon, nous donne des 

informations sur les conditions d’une « cité » 

stable. Elle met également en évidence sa 

conception de la société ou de la « cité ». Selon 

l’auteur des Lois, il est nécessaire de retirer ou 

d’éliminer l’indépendance naturelle de tout homme 

et même de toute bête, si ceux-ci sont dirigés par un 

homme. Il était convaincu que l’anarchie ou le 

chaos résultait de la recherche et de l’expression 

des libertés individuelles ; d’où l’idée de restreindre 

la liberté individuelle au profit de l’ordre social et 

du bien commun. Cette négation donc de leur 

liberté faciliterait leur gestion et dans une certaine 

mesure, leur éducation et jetterait les bases d’une 

« Cité » harmonieuse. La « Cité » juste et 

harmonieuse est selon lui, celle où chaque individu 

accepte et joue pleinement le rôle que lui attribue le 

sage, dépositaire du savoir, guidé par la sagesse et 

la vertu. À côté de la négation des libertés 

individuelles, Platon préconisait également que la 

« Cité » soit gouvernée par une autorité compétente, 

en la personne du sage, le philosophe-roi, pour 

qu’elle soit paisible.  

Chez Platon, pour garantir la paix et la stabilité 

dans l’État ou dans la « Cité », selon son propre 

terme, il est essentiel, voire même indispensable 

d’avoir des dirigeants sages et éclairés. Il 

considérait qu’en raison de leur amour pour la 

sagesse et de leur quête perpétuelle de la vérité, les 

philosophes étaient les personnes idéales ou 

qualifiées pour gouverner et garantir un État 

harmonieux. C’est là le sens de l’expression 

« philosophe-roi ». Platon croyait fermement que 

l’éducation était un pilier décisif, capable de 

façonner la société et de la guider vers la vertu, la 

sagesse et la stabilité. Il restait convaincu que les 

actions présentes auraient une répercussion sur la 

société future ; pour cette raison, il fallait investir 

dans l’éducation. Ainsi, l’éducation devait être 

assurée par des personnes sages, dépositaires du 

savoir et compétentes en la matière (tels les 

philosophes). Elle devait également être 

soigneusement conçue et contrôlée par des sages, 

des philosophes, pour une formation des futurs 

dirigeants selon des principes de justice, la vertu et 

les compétences susceptibles d’assurer la prospérité 

et la pérennité de l’Etat. 

Platon, notons-le, avait une vision hiérarchique de 

la société, matérialisée par une stricte séparation 

des classes. Cette séparation était sous-tendue par 

l’idée qu’ « il y a (…) dans l’âme, les même parties 

et en même quantité que dans la Cité » (Platon, 

1975 : 441cd). Elle était donc semblable à celle 

faite au niveau de l’âme. À cet effet, Obadia écrit 

que : 

L’analyse développée par Platon établit une 

analogie entre la tripartition de la Cité et la 

tripartition de l’âme, analogie fondant elle-même 

une relation d’homologie de chacune des trois 

parties du tout psychique avec chacune des trois 

parties du tout politique. À la classe des artisans 

correspond dans l’âme, la concupiscence 

(épitoumia) dont la vertu est la tempérance. À la 

classe des guerriers, correspond la passion (…) la 

colère (tumôs) dont la vertu est le courage. Enfin, à 

la classe des archontes correspond l’intelligence 

(noûs) dont la vertu est la sagesse. (Obadia, 

2010 :2) 



Revue Iga (2024) 1 :9-17 Page 4 sur 9 

4 
 

Telles les trois parties de l’âme étaient inséparables 

et formaient un tout, une unité ontologique, telles, 

chez Platon, les trois classes de la société étaient 

complémentaires et donc indissociables pour 

l’équilibre social. Quoiqu’étant différentes, ces trois 

classes devaient travailler de concert pour le 

développement harmonieux de la société. Chaque 

individu était censé contribuer au bon 

fonctionnement de la « Cité » en fonction de ses 

aptitudes naturelles et éducationnelles. Cela 

favoriserait la justice au sein de l’État. Rappelons-

le : « Un État est juste [de l’avis de Platon] en ce 

que chacun des trois ordres qui le structurent 

assume sa fonction » (Platon, 1975 :432 b-c). Mais 

comment assumer pleinement sa fonction si l’on 

n’est pas bien formé, si l’on n’a pas les capacités 

requises ?  

Selon l’auteur de la République, la bonne 

formation, relevait de deux facteurs : le facteur 

humain et le facteur naturel. Comme nous pouvons 

le constater, le naturel est d’une importance capitale 

dans la théorie platonicienne de l’éducation. Il a une 

valeur prémonitoire. Il nous donne des signaux non 

négligeables concernant l’avenir comportemental, 

professionnel, etc. de l’homme. Il n’est donc pas à 

banaliser. Parlant du caractère prémonitoire de la 

nature ou du naturel, Platon affirme ceci: « jamais 

l’homme d’un naturel médiocre n’a de grand effet 

sur personne, ni sur un particulier, ni sur une Cité ». 

(Platon, 1975 :495b). Il réaffirme plus tôt que « la 

nature a fait les uns pour s’attacher à la philosophie 

et commander (…) les autres pour s’abstenir de 

philosopher et obéir à celui qui gouverne » (Platon, 

1975 :474b-c). Cela va sans dire que chez Platon, le 

volet ou le facteur naturel est d’autant plus 

important que le culturel, c’est-à-dire l’éducation. 

Le naturel constitue la base dans le processus de 

formation platonicien. Le culturel ou l’éducation en 

constitue le complément ; et le tout doit être 

harmonieusement agencé. Ainsi, le programme et le 

contenu d’une éducation peuvent être de qualité 

mais si l’éduqué n’a pas les aptitudes naturelles 

requises pour l’objectif que vise cette éducation, 

elle ne lui sera pleinement profitable. À cet effet, 

Claude Obadia a fait une belle analyse en ces 

termes : 

La nature, ce sont les forces et tendances qui 

existent en l’homme depuis sa composition 

biologique. L’éducation, ce sont les influences que 

l’homme reçoit de son milieu social en particulier, 

sois sous l’effet d’une culture, ou instruction, 

méthodique, soit sans culture et pour ainsi dire au 

hasard. (…) selon Platon, (…) ces deux facteurs 

formateurs doivent coexister convenablement et 

harmonieusement pour être à même de façonner 

l’homme dans la vertu. Car la nature seule, ou 

l’éducation seule, ou même les deux ensembles 

mais sans harmonie, seraient tout aussi vaines, 

sinon nuisibles, pour la formation morale des 

gardiens de la Cité. (…) on ne s’étonnera donc pas 

que la nature joue un rôle déterminant dans 

l’éducation. Car la capacité d’un homme à faire de 

grandes choses en dépend. (Obadia, 2010 :2) 

En parcourant ce passage, nous avons 

immédiatement souvenance de ce modèle 

pédagogique introduit dans notre système éducatif, 

et mis en application depuis 2010. Ce modèle 

nommé « formation par compétence » et plus tard, 

« approche par compétence », prend pour cible les 

compétences de l’enseigné. C’est une approche 

éducative qui se concentre sur le développement 

des compétences spécifiques et pratiques 

nécessaires pour accomplir des tâches ou des 

fonctions dans un domaine particulier. 

Contrairement à une approche centrée sur 

l’acquisition de connaissances théoriques, la 

formation par compétence met l’accent sur les 

compétences opérationnelles et pratiques. De façon 

concrète, cette approche vise à préparer les 

individus à être efficaces dans le monde du travail 

en leur enseignent les compétences précises et 

applicables à leur domaine d’activité. Comme le 

disent si bien Diem-Quyen Nguyen et Jean-Guy 

Blais :  

L’approche par compétences privilégie le 

développement d’apprentissages à partir de 

situations authentiques et de problèmes complexes. 

Elle implique de s’appuyer sur des modèles 

cognitifs de l’apprentissage des compétences. Elle 

encourage le développement d’une pratique 

professionnelle réflexive et intentionnelle, en 

sollicitant de la part des enseignants un 

compagnonnage cognitif explicite et des activités 

récurrentes de rétroaction. (Nguyen et 

Blais, 2007 :232) 

Mais cette transmission de compétences ne doit-elle 

pas se faire en tenant compte des compétences ou 

aptitudes naturelles ? Autrement dit, n’est-il pas 

nécessaire, voire même indispensable d’identifier 

les compétences personnelles avant de les 

développer ? Vu une telle nécessité, ce modèle 

pédagogique n’est-il pas une reproduction 

actualisée du modèle platonicien ? Un tel modèle 

n’exploite-t-il pas les compétences de bases, les 

acquis ou encore les compétences naturelles de 

l’apprenant ou de l’enseigné ?  Même si la relation 

entre ce modèle pédagogique et la pensée éducative 

de Platon semble ne pas être évidente, il est 

indéniable qu’il est adossé à la théorie éducative 

platonicienne qui accorde une place de choix aux 

aptitudes et compétences naturelles. Ainsi, la 

formation par compétence pourrait tout simplement 

correspondre à la forme réadaptée du système 

platonicien.  

Force est de reconnaitre que quoiqu’ayant été 

réajusté, le système éducatif moderne s’avère 

toujours incapable de générer dans notre pays et au-



Revue Iga (2024) 1 :9-17 Page 5 sur 9 

5 
 

delà du pays, dans notre continent, une école et une 

éducation excellente conduisant à un 

développement durable. Cet état de fait nous 

interpelle et nous incite à rechercher des 

alternatives bien meilleures, nous conduisant ainsi 

vers la philosophie poppérienne en vue d’en déceler 

les potentiels catalyseurs qui nous aiderons à 

atteindre nos objectifs dans le domaine 

éducationnel et celui de la durabilité. 

2. La redynamisation du secteur éducatif par 

Popper 

Convaincu que « nos tentatives pour saisir et 

découvrir la vérité ne présentent pas un caractère 

définitif mais sont susceptibles de 

perfectionnement » (Popper, 1981 : 40), 

l’épistémologue Karl Popper a pensé à une réforme 

de l’école. Cette réforme du secteur éducatif que 

propose Popper a été suscitée par les insuffisances 

du système platonicien. Autrement dit, Popper a 

pensé la redynamisation de l’école suite à la 

mauvaise prise en charge du problème éducatif par 

Platon ou à l’incompétence de la théorie 

platonicienne de l’éducation. Il pense que :  

L’école doit réussir à se préparer des hommes 

d’action, sages, justes, moralement solides, 

travailleurs, des hommes qui sachent se débrouiller 

tout seul dans ce monde, qui comprennent 

raisonnablement les valeurs culturelles déjà 

existantes et qui puissent en créer de nouvelles. 

Tous les enfants –aussi bien les pauvres que les 

riches – ont le droit de construire leurs forces, leurs 

capacités et leurs talents (...). Il faut que les enfants 

aient envie d’aller à l’école (finie l’éducation 

comme dans les couvents, la discipline militaire, 

l’éducation au bâton !), ils doivent étudier et 

s’entraîner joyeusement ! - joie de l’étude (Popper, 

1945 :13). 

Les failles que relève Popper du système éducatif 

platonicien indiquent des problèmes fondamentaux 

nés avec la conception de la théorie platonicienne 

de l’éducation ; rendant ainsi problématique la 

capacité de cette théorie à produire une éducation 

dynamique. Mais quelles sont ces failles? À partir 

de l’analyse de Popper, nous pouvons distinguer 

deux problèmes dont le premier est lié à l’inclusion 

ou à l’application du principe d’autorité dans le 

système éducatif. Ce principe d’autorité, nous 

l’avons souligné plus haut, entraine la négation des 

libertés individuelles devant la souveraineté absolue 

de l’État. Nous devons retenir que, chez Platon, le 

principe d’autorité implique « la souveraineté sans 

contrôle qui justifie la gouvernance sans garde-fou 

du sage » (Biagné, 2014 : 40), alors que la 

confiance ne doit exclure le contrôle.  

Disposant chez Platon, le monopole de la sagesse et 

de la connaissance, le sage, suffisamment formé 

pour la gestion globale de la Cité, est entièrement 

responsable dans ses choix et décisions. Point n’est 

donc besoin de remettre en cause ses actions et 

décisions ; surtout qu’elles sont prises en faveur de 

la justice sociale et du bien commun. Cette 

confiance et cette autorité absolue accordée au sage, 

n’est-elle pas, comme le dit (Popper, 1979 : 113), 

« à l’origine du mauvais et déplorable état dans 

lequel se trouve [l’école] »? En plus d’être 

responsable de la décadence de l’école, 

l’application de cette théorie de la souveraineté ou 

du principe d’autorité a amené Platon à « éliminer 

sans l’avoir soulevé, le problème du contrôle des 

dirigeants et la création d’institutions destinées à 

contrebalancer leur pouvoir. Ce qui l’intéresse, ce 

sont les personnes et non les institutions, et, à ses 

yeux, le problème majeur est celui du choix et la 

formation des chefs naturels » (Popper, 1979 :109). 

Un problème en appelant un autre, nous voici, ainsi, 

confronté au second problème ou à la seconde 

faille : la confusion de « deux problèmes 

différents : le problème de la création des 

institutions et celui de la formation des personnes. 

Platon pose le problème de la politique 

fondamentale générale en ces termes personnalistes 

« qui doit gouverner ? » tout comme celui de la 

formation de ses dirigeants : « qui doit former celui 

qui doit gouverner ? » » (Popper, 1979 : 110).  Ce 

qu’il semble avoir « oublié, [c’est] que ce problème 

personnaliste a un volet institutionnaliste et le 

problème personnaliste à la longue 

s’institutionnalise » (Biagné, 2014 : 41). Platon 

accordait une plus grande importance à la sélection 

et à la formation des dirigeants, se demandant ainsi, 

qui devait gouverner et qui devait former ces 

gouvernants. Le problème central, pour lui, était 

celui du choix et de la préparation des « chefs 

naturels », des sages, des leaders-nés, de ceux qui 

étaient prédestinés à gouverner.  Mais Popper pense 

qu’il a omis de considérer l’importance des 

institutions en plus de celle des gouvernants. Il a 

banalisé et ignoré le lien entre ce problème centré 

sur la personne, et le besoin d’institutions solides 

pour encadrer et contrôler le pouvoir des 

gouvernants de sorte à éviter les abus. Popper lui 

reproche donc de n’avoir pas suffisamment accordé 

de l’importance aux institutions, dans son 

programme de création d’une société juste et bien 

gouvernée. Platon s’est bien plus focalisé sur 

l’aspect formation des individus que sur l’aspect 

institutionnel de sa société. Il a oublié que le 

problème de la gouvernance ne se limite pas 

seulement à choisir ou comment choisir les 

personnes compétentes, mais s’étend également à la 

mise à disposition de la société d’institutions 

efficaces pour encadrer le pouvoir. C’est ce que 

notre épistémologue ivoirien Biagné exprime 

clairement en ces termes: 

La solution qui consiste à désigner une personne 

(une autorité intellectuelle et morale ou politique) 

ne résout pas en profondeur le problème de la mal 



Revue Iga (2024) 1 :9-17 Page 6 sur 9 

6 
 

gouvernance. Elle n’aura résolu qu'apparemment le 

problème personnaliste de la création d’une école 

répondant à cette fin idéologique : la formation de 

l’élite dirigeante, de ses agents et auxiliaires. Elle 

crée d’autres problèmes : l’autoritarisme politique 

et l’autoritarisme épistémologique, en un mot le 

totalitarisme. Aussi longtemps que les hommes 

resteront des hommes, aucune politique ne peut 

aboutir sans que les animateurs ne soient contrôlés. 

L’homme est un être faillible, changeant, 

corruptible. Sa connaissance théorique du bien ne le 

prédispose pas en pratique à la bienveillance 

(Biagné, 2014 :41).  

Cette pensée traduit clairement le danger 

qu’encoure la société telle que conçue par Platon, à 

partir de son principe d’autorité. Et puisque l’état de 

santé de l’école dépend de celui de l’État, il va sans 

dire que l’école sera aussi bien exposée que la 

société, aux maux du totalitarisme. D’ailleurs un 

État totalitariste porté à maintenir les gouvernés 

dans l’assujettissement, ne saurait faire des choix 

judicieux. Il est plus qu’indéniable, selon Popper, 

que l’on :  

peut, dans une certaine mesure, opérer une sélection 

portant sur les qualités corporelles et le courage 

physique. Mais le secret de la supériorité 

intellectuelle étant l’esprit critique, l’indépendance 

d’esprit, il en résulte des difficultés insurmontables 

pour toute forme d’autoritarisme, car 

l’autoritarisme choisit généralement des êtres 

dociles et malléables et par conséquent des 

médiocres. Il ne peut admettre que ceux qui ont le 

courage intellectuel de contester son pouvoir 

puissent être les meilleurs (Popper, 1979 :114). 

Il convient de noter que, de l’avis de Platon, la clé 

d’une société juste était à chercher dans les qualités 

morales et intellectuelles de ses gouvernants. Il 

biaise ainsi le but de l’école et lui réserve la tâche 

de participer à la sélection et à l’éducation de ceux 

destinés à gouverner. Selon Popper, cela : 

transforme nos écoles en hippodromes et nos études 

en courses d’obstacles. Au lieu d’encourager les 

élèves à travailler pour le plaisir de l’étude et de 

développer leur goût de la recherche, on les pousse 

à ne songer qu’à leur future carrière et n’apprendre 

que les matières utiles à leur avancement, même 

dans le domaine scientifique. (…) En voulant 

procéder à une sélection institutionnelle des 

dirigeants intellectuels, [cela] met en danger aussi 

bien la science que l’intelligence (Popper, 

1979 :114). 

L’homme étant un être en perpétuelle mutation, et 

donc susceptible de perdre ou d’acquérir des 

valeurs sous une pression extérieure, l’éducation 

devait être accessible à tous, sans distinction de 

classe sociale. Fustigeant le système platonicien, 

Biagné affirme ceci : 

L’école platonicienne annexée à un système 

politique totalitaire a pour mission d’éduquer à 

l’obéissance aux autorités, au nivellement des 

esprits. Elle nuit ainsi à la science en nuisant à 

l’intelligence. Elle prive l’intelligence et la science 

de liberté, pourtant vitale pour l’intelligence et la 

science. Privée de liberté intellectuelle la science se 

meurt comme toute vie privée d’oxygène. 

L’encachotage de l’intelligence brise la liberté, la 

personnalité intellectuelle, morale et spirituelle de 

l’enseigner. L’école annexée à une institution 

totalitaire se voue à la production d’hommes 

médiocres, des esprits sans virilité intellectuelle ni 

morale. Ils se complaisent dans le mimétisme. 

Formés à l’obéissance servile qu’à s’interroger sur 

les ressorts éthiques de l’ordre reçu, ils prennent la 

contradiction du maitre comme une irrévérence. Le 

maître platonicien, infatué de son autorité 

intellectuelle, comparable au gourou d’une 

confrérie, exerce sur ses ouailles une crainte quasi 

mystique. Le système éducatif platonicien et les 

systèmes éducatifs modernes qui en résultent 

pèchent par leur personnalisme, leur autoritarisme, 

leur implication d’un régime politique totalitaire, 

leur éducation au gavage intellectuel plutôt qu’à la 

tête bien faite. Robotisant l’enfant, ils le privent de 

toute souplesse intellectuelle, le rendant incapable 

de s’adapter aux nouveaux défis d’un monde 

complexe. Ce sont des systèmes clos, nuisibles à 

l’enfant. En alternative à cette école close Popper 

propose une école ouverte (Biagné, 2014 : 43- 44).  

Ce passage résume fidèlement l’analyse que fait 

Popper du système éducatif platonicien ou de la 

théorie platonicienne de l’éducation. Il nous 

permettra donc d’aborder pleinement les solutions 

de Popper pour une réforme efficace de l’école, 

ayant pour aboutissement une éducation excellente 

et compétitive, contribuable à un développement 

durable. Mais d’où est venu le besoin de repenser 

l’école ? 

À en croire Popper, il a lui-même été victime de 

cette école laborieuse, construite selon le modèle 

platonicien. Il connaît donc mieux que quiconque 

l’inconvénient de ce système totalitaire sur 

l’apprenant. Voici son expérience : 

Dans nos célèbres collèges autrichiens (…) nous 

gaspillons notre temps de manière scandaleuse, 

bien que nos professeurs aient été bien formés et se 

fussent efforcés de faire de ces écoles les meilleurs 

au monde. Le fait que, pour une bonne part, leurs 

enseignements étaient extrêmement ennuyeux - des 

heures sans fin de vaine torture – ne m’était pas 

nouveau. (Ils m’ont immunisé : jamais depuis n’ai-

je souffert de l’ennui. Au collège, on risquait d’être 

découvert si l’on songeait à une autre chose sans 

rapport avec la leçon : il fallait rester attentif. Plus 

tard, à l’université, lorsqu’un professeur était 

ennuyeux, l’on pouvait s’amuser avec ses propres 

pensées.) Il y avait tout juste une discipline pour 



Revue Iga (2024) 1 :9-17 Page 7 sur 9 

7 
 

laquelle nous avions un professeur intéressant et 

véritablement inspirant. Il s’agissait des 

mathématiques, (…). Pourtant, lorsque je fus de 

retour au collège après une maladie qui dura plus de 

deux mois, ma classe n’avait fait que peu de 

progrès, même en mathématique. Ce fut une 

révélation : elle me rendit pressé de quitter le 

collège (Popper, 1981 :50).  

Pour Popper, comme pour plusieurs d’entre nous 

d’ailleurs, l’éducation scolaire était un moment 

pénible, un moment agaçant que nous aurions tous 

choisi d’éviter. Malgré l’amour que l’on aurait pu 

avoir pour l’école, son caractère coercitif nous 

amenait à l’abandonner. Nous apprenions non par 

amour, mais par obligation afin d’éviter toute 

punition. Nous ne manifestions aucun intérêt pour 

l’enseignement reçu puisque nous n’en percevions 

aucun intérêt ; et ces enseignements que Popper 

qualifie d’ennuyeux, occupaient vainement notre 

temps. L’atmosphère et les conditions de travail que 

Popper décrit ici, laissaient bien plus transparaitre 

l’idée de torture que celle de formation. Ce tableau 

sombre que dépeint Popper, est, selon ses propres 

mots, celui de « célèbres collèges ». La question qui 

nous vient immédiatement à l’esprit est la suivante : 

qu’en est-il donc dans les moins célèbres ? Les pays 

d’Europe étant plus avantagés que les pays 

africains, dans certains domaines, telle l’éducation, 

demandons-nous ce qu’il en est dans les pays où les 

programmes sont souvent mal adaptés à nos 

réalités, où l’on transfert sans cesse des 

compétences incompatibles avec nos capacités et 

nos besoins ? Que ce soit ici en Afrique ou ailleurs 

dans le monde, l’école doit être une source 

d’enrichissement à tous les niveaux. C’est un tel 

objectif que vise Popper à travers sa réforme de 

l’école. 

De l’avis de Popper, l’école n’est pas une 

institution répressive mais plutôt un cadre et un 

moyen d’épanouissement, comme en témoigne ses 

études supérieures. « À l’université [dit-il], nous 

étudiions non en vue d’une carrière, mais par amour 

des études. Nous étudions et nous discutions de 

politique » (Popper, 1981 :50). Cette pensée de 

Popper relève de l’idée d’une école ouverte, 

démocratique et inclusive. Fort donc de ses 

expériences au collège et à l’université, Popper 

s’est fait un prototype de l’école idéale, une école 

qui fait rêver, celle qu’il aurait certainement voulu 

connaitre. La description qu’il en fait est la 

suivante :  

Quand je pensais à l’avenir, je rêvais de fonder un 

jour une école où les jeunes gens pourraient 

apprendre sans ennui, où on les inciterait à poser les 

problèmes et à en discuter ; une école où l’on 

n’aurait pas besoin d’écouter des réponses qui 

n’intéressaient personne, à des questions que 

personne n’avait posées ; une école où on 

n’apprenait pas dans le but de passer des examens » 

(Popper, 1981 : 62).  

Dans cette école poppérienne, le défi à relever n’est 

rien d’autre que l’acquisition du savoir. Cette 

acquisition doit se faire dans un cadre propice, 

favorable à cette fin. L’école poppérienne focalisée 

sur la recherche du savoir et majoritairement 

caractérisée par un apprentissage non intentionné et 

un amour de l’apprentissage, est ouverte à l’instar 

de sa société ouverte. Rappelons-le, la société 

ouverte dont parle Popper ne doit pas être 

véritablement comprise comme « une forme de 

régime politique ou de gouvernement [mais plutôt 

comme] une forme de coexistence humaine dans 

laquelle la liberté des individus, la non-violence, la 

protection des minorités et les protections des 

faibles sont des valeurs essentielles » (Popper, 

1995 :166). 

Par société ouverte chez Popper, il faut entendre, 

une société qui promeut la tolérance, le pluralisme, 

la critique constructive, la démocratie, la protection 

des droits individuels et la responsabilité sociale. 

Elle offre un cadre propice à la libre discussion et 

donc à la liberté d’expression ; un cadre où les 

institutions peuvent se déployer afin de répondre 

aux besoins changeants de la société. L’école 

ouverte que préconise Popper a les mêmes valeurs 

que sa société ouverte. Elle peut, de ce fait, être 

considérée comme l’école correspondante à cette 

société. « L’école poppérienne, une sorte de société 

ouverte, est ouverte à la réforme, à la libre 

entreprise, à la politique du laisser-faire, à la 

démocratie. Elle a pour but la libération des 

capacités de l’enfant. » (Biagné, 2014 :45). Il est 

inutile de rappeler que l’État a une influence sur 

l’école ou que de l’état de santé de l’État découle 

celle de l’école. L’État étant l’institution qui 

encadre l’école, il doit nécessairement souscrire à 

un régime démocratique pour que l’école profite 

pleinement des avantages de la démocratie. L’école 

telle qu’envisagée par Popper, ne peut survivre que 

dans un État démocratique. C’est seulement dans un 

tel État que l’école jouera pleinement son rôle 

d’émancipateur. Émanciper consiste, selon Philips 

Meirieu, à :  

Rendre possible le surgissement de l’autre, même si 

cet autre doit contester son éducateur et refuser la 

formation qu’il lui a proposée. Car la finalité 

dernière est bien l’émergence d’un sujet libre, d’une 

volonté capable de se donner ses propres fins, 

d’effectuer le plus lucidement possible ses propres 

choix, de décider en toute indépendance de ses 

propres valeurs. Que signifierait, en effet, 

l’obtention d’un assentiment par la crainte ou le 

réflexe, si ce n’est la négation même des valeurs 

que l’on prétend promouvoir ? (Meirieu, 1991 : 68) 

Et plus tard, si les éduqués contestent ou réfutent 

les décisions de l’État, ce sera tout à son avantage 



Revue Iga (2024) 1 :9-17 Page 8 sur 9 

8 
 

puisque les critiques et suggestions qui seront faites 

auront pour seul but de contribuer au 

perfectionnement ou de construire une société plus 

forte, une société durable. Le falsisficationnisme 

avec sa méthode d’essai et erreur n’est pas à ignorer 

dans cette recherche de solution pour améliorer 

l’école, selon Popper. Pour lui : « La correction des 

erreurs est la méthode la plus importante de 

l’apprentissage en général » (Popper, 1992 :69). 

C’est pourquoi : « L’école doit aussi éduquer à 

l’erreur. (…) Aussi devons-nous nous instruire les 

uns des autres à travers le dialogue des cultures en 

nous critiquant. L’erreur est une composante de la 

condition humaine » (Popper, 1992 : 70). 

L’application de la théorie de la falsifiabilité et de 

la méthode qui en découle pourrait amener les 

acteurs éducatifs à faire une révision constante et 

une remise en cause perpétuelle du système. Cela 

aura pour avantage la formation d’une école plus 

compétitive.  Dans la société ouverte comme dans 

l’école poppérienne, une place de choix est 

accordée à la critique, à la réfutabilité. Le 

faillibilisme étant consubstantiel à l’homme, il n’y a 

que la critique et la réfutation des idées, des 

théories, du système et même des institutions qui 

leur permettra de se polir afin de se rapprocher 

progressivement de la vérité et dans le contexte 

social, du développement durable.  

Toujours au sujet de la réforme de l’école que 

propose Popper, il nous faut souligner que cette 

réforme prend en compte tous les acteurs de 

l’éducation. Ainsi, à l’endroit des enseignants ou 

des formateurs, Popper recommande l’amour de 

leur fonction et dans leur fonction d’enseignant ou 

d’éducateur. Car, comme le dit Morin, « Là où il 

n’y a pas d’amour, il n’y a que des problèmes de 

carrière, d’argent pour l’enseignant, d’ennui pour 

l’enseigner » (Morin, 1999 : 116). Confronté au 

manque d’emploi et à la pauvreté, trouver un 

emploi quel qu’il soit est la devise. Dans le 

domaine de l’éducation comme dans tous les autres 

secteurs d’activité, d’ailleurs, l’on compte plusieurs 

enseignants qui exercent cette fonction par 

opportunité et non par amour ou par ambition. 

Autrement dit, nos structures éducatives regorgent 

de plusieurs enseignants dont le métier de rêve 

n’était pas l’enseignement et ne le sera jamais. À ce 

niveau, nous voulons distinguer deux grandes 

catégories de personnes. La première est la 

catégorie de ceux ou de celles qui ont embrassé le 

métier d’enseignant par opportunité et qui, chemin 

faisant, s’y sont confortés. La seconde catégorie est 

la catégorie des enseignants ou des enseignantes qui 

le sont devenus par opportunité mais qui malgré 

leur durée dans ce métier, n’y trouvent toujours 

aucun intérêt et ne lui manifeste aucun amour. Ce 

second groupe est celui concerné par la solution 

poppérienne qui consiste en leur sortie ou en leur 

exclusion du système éducatif. Popper et Konrad 

affirment ceci à ce sujet :  

Je me suis toujours méfié des théories sur la 

réforme de l’enseignement (…) Je me suis demandé 

(…) ce qui serait important dans la réforme de 

l’éducation. (…) En réfléchissant à ma propre 

expérience d’alors (…) Je suis parvenu à la 

conclusion que l’essentiel serait d’offrir un pont 

d’or aux mauvais enseignants pour qu’ils puissent 

s’en aller (Popper et Konrad, 1995 :144). 

Une telle mesure pourrait être justifiée par le fait 

que ces mauvais enseignants, sont susceptibles 

d’emmener les apprenants à détester l’école en la 

rendant, par leur manque d’amour, « ennuyeuse », 

laborieuse, tortueuse. La réforme de l’école par 

Popper prend en compte plusieurs facteurs 

puisqu’elle « est en inter-rétroactivité avec d’autres 

systèmes » (Biagné, 2014 : 48). Pour cela, il est 

nécessaire d’aborder les problèmes éducatifs de 

manière intégrée, en tenant compte de la diversité 

des acteurs impliqués, des besoins des apprenants, 

des défis en constante évolution et des 

répercussions sur la société dans son ensemble. 

C’est donc à juste titre si la résolution du problème 

de l’école nécessite, de l’avis de Popper, une 

approche complexe. Cela permettra d’appréhender 

le cas école de manière plus complète afin d’obtenir 

des solutions durables et équilibrées pour cette 

génération mais également pour les générations 

futures. 

Conclusion 

L’éducation est, certes, un pilier essentiel pour le 

développement personnel, social et économique, 

mais une éducation de qualité l’est encore plus, 

pour préparer la génération présente ainsi que celle 

à venir, à relever les défis mondiaux, à favoriser la 

durabilité, et à promouvoir des solutions adéquates 

à la crise développementale à laquelle le continent 

africain fait face. L’école africaine a été pensée et 

plusieurs fois repensée mais ses plaies sont restées 

béantes. Afin donc de lui apporter un pansement 

conséquent, nous nous adossons sur la pensée 

éducative poppérienne et préconisons des actions 

concrètes telle la révision constante de nos 

systèmes éducatifs, suivant les exigences de l’école 

poppérienne. Celles-ci se résument en l’adoption du 

criticisme, en l’application de la démocratie et ses 

aboutissants, en l’adaptabilité et en une réforme 

continue de l’école.  

Contrairement à la théorie platonicienne de 

l’éducation qui a, de l’avis de Popper, influencée le 

système éducatif moderne, l’école poppérienne 

semble prometteuse car elle a une fin éthique et 

humanitaire. Telle que reformée, cette école 

poppérienne trace les sillons d’une éducation de 

qualité en prônant l’ouverture de l’école à travers 

une approche holistique. Elle serait, de ce fait, à 

mesure d’éduquer à la citoyenneté mondiale. 

L’école poppérienne qui se veut ouverte, 

démocratique et inclusive, pourrait donc être 



Revue Iga (2024) 1 :9-17 Page 9 sur 9 

9 
 

profitable à nos pays africains en quête 

d’émergence et d’un développement durable. 

 

Références bibliographiques 

BIAGNÉ Lucien, 2014 « La contribution de Popper 

à la réforme de l’école », Revue Échanges, 1, 3, 

pp.38- 55. 

BLAIS Jean-Guy, NGUYEN Diem-Quyen, 2007, 

« Approche par objectifs ou approche par 

compétences ? Repères conceptuels et implications 

pour les activités d’enseignement, d’apprentissage 

et d’évaluation au cours de la formation clinique », 

Pédagogie médicale, 8, 4, pp. 232 -251. 

JONAS, Hans, 1990, Le principe responsabilité. 

Une éthique pour la civilisation technologique, 

Trad. Jean Greisch, Paris, Flammarion.  

KONRAD, Lorenz, POPPER, Karl R. 1995, 

L’Avenir est ouvert, Trad. Jeanne Etoré, Paris, 

Champ/Flammarion.  

MÉIRIEU, Philpps, 1991, Le choix 

d’éduquer/éthique et pédagogie, Paris, ESF éditeur. 

Ministère de l’éducation nationale et de la 

formation de base, 1999, Innovations réussies dans 

le système éducatif ivoirien, octobre. 

MORIN, Edgar, 1999, La tête bien faite. Repenser 

la réforme. Réformer la pensée, Paris, Seuil. 

OBADIA Claude, 2010, « L’éducation dans la 

République de Platon : une antinomie politique ? », 

Le philosophoire, 1, 33, pp. 141- 152. 

PAGELS, Heinz, 1990, Les rêves de la raison, 

Paris, Inter Editions.  

Platon, 2006, Lois, par le traducteur de la 

République, Livre I-VI, Tome second, A 

Amsterdam, chez Marc-Michel Rey, Flammarion. 

Platon, 1975, République, Livre I – III, œuvres 

complètes, Tome VI, Textes établi et traduit par 

Emile CHAMBRY, Introduction d’Auguste DIES, 

6e tirage, Les Belles Lettres, Paris. 

Platon, 1975, République, Livre IV – VII, œuvres 

complètes, Tome VII, 1ere partie, Texte établi et 

traduit par Emile CHAMBRY, 8e tirage, Les Belles 

Lettres, Paris. 

Platon, 2004, République, Livre VI et VII, Analyse, 

Traduction originale de Tiphaine KARSENTI et 

Yannis PRELORENTZOS, Hatier, Paris. 

Platon, 1981, République, Livre VII, Trad. 

Présentation et commentaire, Bernard PIETTRE, 

Fernand Nathan, Paris. 

POPPER, Karl R., 1981, La quête inachevée, Trad. 

Rénée Bouveresse, Michelle Bouin-Naudin, Paris, 

Calmann-Lévy. 

POPPER, Karl R., 1979, La société ouverte et ses 

ennemis, tome1, trad. Jacqueline Bernard et 

Philippe Monod, Paris Seuil. 

POPPER, Karl, 1992, La leçon de ce siècle, Paris, 

Bibliothèque 10/18.

  

 
i Kouassi Ruth Bérékia est doctorante au Département de Philosophie à l’Université Alassane Ouattara de 

Bouaké en Côte d’Ivoire. Séduite par le rationalisme critique de Popper, elle a choisi de s’intéresser à 

l’épistémologie, après une Licence en philosophie générale. Elle y produira un mémoire de master et récemment 

une thèse de doctorat non encore soutenue sur les enjeux des critiques poppériennes du Cercle de Vienne. 


